Reflexionen tiber gestoblen bleiben

Das Infotifelchen kommunizierte, es handle sich um einen kleinen Kupferstich aus
dem Cinquecento von Marcantonio Raimondi. Ich erinnere mich nicht mehr an

den Titel, doch das Werk bildete eine profane Szene ab - so viel sagt mein Geftihl.
An diesem Tag hatten sich alle Bedingungen gegen meinen Blick verschworen: Die
Deckenleuchte allijerte sich mit dem gleiflenden Morgenlicht aus der gegentiber-
liegenden Fensterfront sowie der (hoch?)reflektierenden Glasplatte, die den kost-
baren Druck hiitet, was es unmdglich machte einen gescheiten Blick davon, was sich
dahinter befand, zu erhaschen, stattdessen konfrontierte mich die eigene Visage.
Hinzu kam selbstverstiandlich, dass das Niherungswarnsystem, im Besonderen der
gellende Alarmton, es mir nicht erlaubte, den Abstand in dem Maf§ zu verringern,
sodass der eigene Korperschatten die Reflexion kontern kénnte. Somit war es mir bei
bestem Willen nicht méglich, mich dem Werk visuell zu nihern. Egal welche Position
ich einnahm oder in welche Richtung ich meinen Kopf streckte, es wollte nicht. Es
war wirklich absurd, kein anderes Werk im Kabinett verweigerte sich in dieser Weise...
Der Schongauer genau nebenan bot eine tadellose Fernsicht, trotz Verglasung und
dem Fake, dass er praktisch denselben Lichtverhiltnissen ausgesetzt war. Dieser
Umstand lie8 kurz den Verdacht aufkeimen, die Institution — oder wer auch immer
— verfolge damit eine ganz bewusste Absicht. Doch was hitte eine solche Geste, die
konzeptueller Kunst anmutet, in den Hallen der alten Meister zu suchen?

Diese befremdliche Erfahrung kam schlagartig hoch, als ich Jahre spiter ,indulgence/
Nachsicht® begegnete. Ich spreche hier absichtlich von Begegnung, denn die industri-
ell gefertigte Glasplatte, installiert in der Ttirzarge zwischen Mittel- und Hauptraum,
stellt sich einem wie ein*e Wirter*in in den Weg und ragt erstaunlich menschlich

in die Héhe. Der leuchtende Farbauftrag auf dem Glas verleiht dem Material eine
Prisenz, welche normalerweise automatisch ausgeblendet wird. Statt die Sicht frei

zu halten und die Aufmerksamkeit auf das, was sich dahinter befindet, zu verlagern,
produziert das Glas in meiner Begegnung ein anderes Verhiltnis der riumlichen
Wahrnehmung. Mein Blick dringt nicht einfach zum Dahinterliegenden vor, sondern
kondensiert sich in gewisser Weise auf dem Glas; es entsteht eine Schichtung aus der
Olmalerei, dem (je nach Zugang variierenden) Raum dahinter und schlieflich der
subtilen Spiegelung, die auf der Glasoberfliche mit dem Werk verschmilzt.

Vom gut beleuchteten Mittelraum aus gesehen, begegne ich erneut meiner Silhouet-
te. Die Intensitit der Spiegelung ist keineswegs mit jener im Raimondi vergleichbar.
Und dennoch sehe ich - gleichsam durch mich hindurch oder in mich hinein - ein
Bild: die Malfliche in Zonen aufgeteilt, ein Malauftrag der eher der Hand und dem
Korper gehorcht als dem Auge, Mirjams Spiiren, klar identifizierbare, lockere Bewe-
gungen des Pinsels, Abdriicke ihrer Kleidung, d. h. das Bild als Aktivitit, d. wiederum
h. Mirjams Anwesenheit im Bild. Und dennoch lenkt das Glas meine Wahrnehmung
auf meine eigene Prisenz zurtick. Was aber heif3t es, wenn wir uns selbst im Bild nicht
mehr ausweichen kénnen? Sie ahnen vielleicht, dass diese doppelsinnige Formulie-



rung keine geradlinige Antwort nach sich ziehen kann. Denn die Frage zielt weniger
auf ein einzelnes Bild als auf die Bedingungen der Betrachtung selbst.

Zu schreiben ,,Ich bin im Werk®, erscheint mir hier gleichbedeutend mit der Frage:
»Wo bin ich?“ Was ich hier meine ist, dass der Einfluss des Subjekts auf die Wahr-
nehmung des Werks, oder noch radikaler, auf das, was tiberhaupt als Werk erscheint,
nicht zu bestreiten ist. Jede Frage, die wir an das Werk richten, wird an die Konsti-
tution des Ichs zurtickgeworfen, das diese Frage tiberhaupt erst stellt. Wo befindet
sich ich? Um uns selbst zu begegnen, miissen wir uns nicht weit entfernen, lautet
eine einleuchtende Binsenweisheit: Jede*r ist sich selbst die*der Nichste. Und doch
ist diese Nihe triigerisch. Denn was uns am nichsten ist, entzieht sich oft gerade des-
halb unserer Aufmerksamkeit. Wir bewegen uns in uns selbst, ohne Abstand, ohne
Auflen, und gerade diese Unmittelbarkeit verhindert die Sicht. Wenn wir, das Subjekt
der Erkenntnis, mit ihrem Gegenstand identisch sind, kénnen wir uns nicht wahr-
nehmen, ohne uns zugleich zu verindern. In diesem Sinne hallt Rimbaud nach: ,,Ich
ist ein Anderer.“ Sind wir uns selbst also nicht ebenso die Fernsten? Und heifSt das
im Umkehrschluss nicht, dass die Anderen uns niher sind als gedacht? Die physische
Distanz, die diese beiden kontriren Rhetoriken suggerieren, muss aus der Betrach-
tung selbst heraus gemessen werden. Der Zollstock legt dort an, wo die Betrachtung
beginnt. Wo genau das sein soll, ldsst sich nicht auf einen Schlag beantworten. Alles
zu seiner Zeit.

Beginnen wir einfachheitshalber beim Objekt der Betrachtung: den Werken. Fir
diesen Versuch leihe ich mein Auge. Mirjams Werke in dieser Schau lassen sich jeweils
als Farbe auf einem Triger identifizieren (was der gingigen Definition von Malerei
entspricht). Hier wiirden die Materialfatalisten einen Punkt setzen. Doch das kann
nicht das Ende der Geschichte sein. Denn selbstverstindlich ist das nicht alles, was
wir sechen. Wenn ich ,,ohne Titel“ in der Ausstellung betrachte, komme ich nicht dar-
um herum, etwas in diesem Farbauftrag zu erkennen, etwas wiederzuerkennen. Auch
bei ,,ohne Titel“ kann letztlich nur von einer Begegnung die Rede sein. Die Wahr-
nehmung dieser Arbeit ist wesentlich durch seine Hingung beeinflusst. Das Papier
schwebt vor der Wand; zwei Nigel ragen zwei bis drei Zentimeter von der Wand her-
vor, an denen die oberen Ecken mittels Magneten fixiert sind. Diese Art der Prisenta-
tion gilt auch fiir ,hiiten® im Hauptraum. Das Besondere an ,,ohne Titel ist jedoch
die linke untere Ecke des Papiers, die sich merklich in unsere Richtung wellt, als wolle
sie sich uns nihern, als reiche sie uns eine Hand. An dieser Stelle sei angemerkt, dass
es sich bei allen Arbeiten in ,,gestohlen bleiben durchweg um Hochformate handelt
— Portritformate, wollte mir schon herausrutschen. Alles in allem ist ,,ohne Titel“
eine Schichtung von Farben; ein kleines, lingliches Fragment legt den Papiergrund
frei, der Rest des Bildes oszilliert zwischen Lasur und Impasto. Auf der grofStenteils
braun- und ockerfarbenen Fliche, die etwas von einer Baumrinde hat, erkenne ich,
erkennen Sie vermutlich — links vom Bildmittelpunkt — ein Auge. Eine ovale (nicht
ganz ovale) Form — durch eine leichte Anhebung konisch gebrochen — setzt sich
zugleich durch hellere wie dunklere Stellen von der gemifligten braunen Umgebung
ab. In der ovalen Form mischen sich weifle, violette und dunkelblaue Farbe direkt auf

2



dem Papier, sodass ihre Bestandteile noch klar voneinander zu unterscheiden sind.
Am linken Rand der ovalen Form laufen weifle Pinselstriche nach unten, die ich im
Kontext als Iris registriere. Ein senkrechter, schwarzer, pastoser Strich teilt die Form
in zwei: Augenlid und Augapfel.

Mehrere Faktoren tragen dazu bei, dass sich diese Ansammlung von Pinselstrichen

als Auge lesen ldsst; sicherlich die Positionierung der Form, die das hohe Bildformat
als Kopf begreifbar macht, und ihre Lage auf der Gesichtsachse, die mit der mittleren
Vertikalen des Papierformats koinzidiert. (Doch wo bleibt dann das andere Auge und
die anderen Gesichtsziige?) Oder erkenne ich noch spezifischer ein Baumauge — um
nochmal auf die mégliche Deutung der braunen Fliche als Rinde zu rekurrieren?
Auch wenn Pareidolie der Name des Spiels ist, bleibt das Gesehene in jedem Fall nicht
eindeutig bestimmbar (es ist eben kein Auge!), da sich hier Wiedererkennen und
Fremdheit gleichzeitig einstellen. Bleiben wir zunichst beim Wiedererkennen.

Der Malereidiskurs hat sich zwei Begriffe zurechtgelegt, die, wenn auch aus verschie-
denen Epochen und Zusammenhingen gepfliickt, gut und gerne als Gegenpaar ge-
braucht werden und ein dazwischen liegendes Spektrum suggerieren. Ich spreche von
Figuration und Abstraktion. Figuration gilt als gegenstindlich. Sie ordnet Farbma-
terial so an, dass Objekte erkennbar werden. Wiedererkennung bildet ihren begrift-
lichen Kern. In dieser Logik erscheint ein Bild zu Beginn des Malprozesses notwendig
als abstrakt, gegenstandslos, und muss durch die Titigkeit des*der Ktinstler*in erst

in eine entsprechende gegenstindliche Form tberfuihrt, also figuriert werden. Die
abstrakte Kunst liefle sich so als Urzustand der Malerei verstehen, zumindest inso-
fern, als sie der Arbeit mit dem Material inhirent ist: Der erste Pinselstrich erscheint
zunichst als abstrakter Farbklecks. Schauen wir uns die Sache von der anderen Seite
an. Schon die Bezeichnung ,,Abstraktion® suggeriert einen Vorgang, wenn nicht eine
Handlung: Etwas wird abstrahiert, das heifdt weniger figurativ gemacht. Gemeint sein
kann damit jedoch kaum, dass ein tatsichlich figuratives Bild schlicht unkenntlicher
wird. Gerhard Richters Verwischen der gemalten Fotografien von R AF-Mitgliedern
etwa macht diese Bilder nicht unbedingt abstrakter. Vielmehr setzt der Begriff der
Abstraktion einen Vorbehalt voraus, dass das Bild einer abbildenden Funktion unter-
liegt und dass sein Referent auferhalb der Malerei existiert, um mit ihr abgeglichen
zu werden. Erkennen wir etwas, das formal weniger vertraut erscheint, aber dennoch
identifizierbar bleibt, sprechen wir von einer abstrakten (abstrahierten) Darstellung.
Auf dieser Seite des Spektrums ist der erste Pinselstrich ein figurativer. Diese Be-
schreibung greift selbst dort, wo Malerei als ,maximal abstrakt” verstanden werden
mochte. Das Informel ebenso wie die Monochromie — von Amine Haase unter

dem Schlagwort der Radikalen Malerei gebiindelt — machten die Malerei selbst zum
Gegenstand, wenn auch mittels anderer Strategien. Und doch konnte das Bild seiner
Abbildfunktion nicht vollstindig beraubt werden. Auch dort, wo die Werke als ,,sehr
abstrakt® gelten, beginnen sie nicht im Nichts. Wols wie auch Phil Sims abstrahieren
in diesem Sinn einen Referenten, der die Malerei selbst ist und deren ,,platonische
Form® bereits figurativ angelegt ist. Ihre Arbeit ldsst sich als Versuch verstehen, das
Bild von seiner reprisentativen Qualitit zu befreien, ohne diese je ganz hinter sich

3



zu lassen, obgleich die Diskurse dieser Zeiten anderes erzihlen. Die Projekte der
moderne Abstraktion finden sich letzten Endes in denselben Sackgassen wieder wie
die ,figurative®, photorealistische, hyperrealistische (was auch immer Sie bevorzugen)
Malerei a la Chuck Close oder Richard McLean, die den Glauben an ein ,,mehr oder
weniger“ in der Figuration verkérpern. So malte Pollock letzten Endes nichts anderes
als Portrits von Lenin, wenn man der Logik von Art & Language folgt. Die Wahrneh-
mung lief§ sich nicht disziplinieren.

Wenn ich frage, wer oder was zuerst da war, Giotto oder Twombly, das Huhn oder
das Ei, dann ist die Chronologie, der blofle Verweis auf Geburtsdaten, keine hin-
reichende Antwort. Um diese Frage tiberhaupt stellen zu kénnen, miissen wir die
historische, genealogische Ebene mit der dem Material inhdrenten verschrinken.
Wenn wir verstehen, dass der Anfang der Malerei — in mehrerer Hinsicht - kein
Punkt ist, sondern ein Spagat zwischen dem materiellen Bild und der Wahrnehmung,
kénnen wir nachvollziehen, dass die Vorstellung eines Spektrums zwischen Abstrak-
tion und Figuration irrefiihrend ist. Wenn wir die Begriffe seriés behandeln wollen,
miissen wir sie als untrennbar ineinander verschrinkt verstehen. Malerei bezeugt, dass
die Disposition des Sehens — und der Wahrnehmung tiberhaupt — in der Begegnung,
der Kenntnisnahme, dem Erkennen liegt. Der Moment des Erkennens bildet dabei
den integralen und irreduziblen Mechanismus unserer Erfahrung. Erkennen wird
moglich, weil frithere Begegnungen unser Gedichtnis geformt haben. Erinnerung
fungiert als eine Quasi-Form, keine Form an sich, kein gespeichertes Bild, das nur
abgerufen wird, sondern ein Gefiige von Bildern, das stets im Wandel inbegriffen

ist. Erkennen ist somit kein stabiler Prozess; es erlaubt vielmehr eine fortwihrende
Adaptation an eine Umwelt, die ebenfalls durch Wandel definiert ist. Dies ist es, was
uns befihigt, einen zweiten Blick auf ein Werk zu werfen — mit ganz neuen Augen,
da der blof8e Lauf der Zeit am Werk ist. Das Bild ist niemals fertig geschen. Versteht
man die Wahrnehmung des Subjekts als konstituierendes Moment der Kunst, ldsst
sich folglich sagen, dass das Werk selbst in diesem Sinne niemals abgeschlossen ist.
Abstraktion versteht sich in diesem Kontext als ein paradoxes Unterfangen, da sie die
Wandlungsfihigkeit der Wahrnehmung als Bedingung ihrer eigenen Offenheit be-
notigt, wihrend sie sich gleichzeitig gegen deren konstitutiven Zwang aufstriubt, die
gesuchte Leere, Gegenstandslosigkeit unmittelbar wieder mit den Quasi-Formen des
Erinnerungsgeftiges zu besetzen. Wenn wir diesen Fiden folgen, 16st sich die Unter-
scheidung, abstrakt und figurativ, auch auf andere Weise auf, eben innerhalb der
Wahrnehmung selbst.

Ist Courbet figurativer als Philip Guston? — Sie meinen Courbet ist figurativer? Wie
sicht es mit Courbet und Veldzquez aus? Wie verhilt sich Guston zu Lassnig? Ich
erinnere: Figuration heif3t, dass etwas wiedererkannt wird. Man kénnte versuchen,
Figuration in ein quantitatives Verhiltnis zu tiberfithren — mehr identifizierte Dinge,
Zeichen, Details, die sich aufzihlen lassen, gleich mehr Figuration. Doch diese Vor-
stellung lduft schnell in den Sand, wenn man bedenkt, dass Erkennen kein additives
Verfahren ist, sondern ein konstitutives Ereignis, das sich unmittelbar aus der Situati-
on heraus ergibt. Nehmen wir noch einmal Guston und Courbet: Wenn wir Gustons

4



Figuren als Mitglieder des Ku-Klux-Klan identifizieren, ist diese Figuration nicht
priziser oder eindeutiger als Courbets Darstellung der Steinklopfer — einer Titigkeit,
deren reale Referenz heute kaum mehr unmittelbar zuginglich ist. Auch Courbets
insistierender Naturalismus, etwa im sorgtiltigen Faltenwurf der Kleidung, abstra-
hiert seine Referenten ebenso, wie Gustons bewusst schematische, nasenlose Raucher
im Bett ihre eigenen Bedingungen setzen. Detailreiche Mimesis konnen ebenso dazu
fithren, dass sich der Bezug zur vermeintlich dargestellten Welt verschiebe, histori-
siert und unkenntlich wird. In beiden Fillen handelt es sich nicht um Abbilder einer
vorgefundenen Welt, wiirde ich behaupten, sondern um Bildwelten, die Nihe oder
Fremdheit erst im Verhiltnis zum jeweiligen Erinnerungsgefiige erzeugen und eben
dem subjektiven Referenzrahmen." Das Bild ist keineswegs ein isoliertes Objekt. In
der Betrachtung geht der Blick unweigerlich durch uns selbst hindurch und in uns
hinein; er durchquert das, was unsere Konstitution, unsere Erinnerung und unser
tigliches Training des Wiedererkennens ausmacht — ein déja-vu toujours. Hans Plat-
schek spricht hier von einer trigen ,ersten Sichtbarkeit“ des Erkennens, die schlief:-
lich von einer ,zweiten Sichtbarkeit“ tibertrumpft wird, ,die man ohne weiteres auch
Sprache nennen kann“.” Hier setzt das diskursive Ereignis ein. Dabei interpretiere ich
die Abfolge von ,erster” und ,zweiter Sichtbarkeit nicht als eine chronologische Ti-
tigkeit, denn in unserer Wahrnehmung sind diese Ereignisse nur schwer voneinander
zu trennen. Vielmehr verweist diese Unterscheidung darauf, dass das Erkennen die
Bedingung fiir Sprache schlechthin ist, jedoch nicht zwangsliufig in sie miindet, wie
es die Existenz anderer Lebewesen verdeutlicht. Denn das Zeichen, als Monade der
Sprache, konstituiert sich erst durch seine Wiederholbarkeit und definiert sich tiber
sein Wiedererkennen, durch das Echo im Gedichtnis.

Wenn Mirjam tiber ihren Malprozess fiir ,,gestohlen bleiben® spricht, beschreibt sie
ihr Malerlebnis als etwas, was einem vorsprachlichen, vokalen Ausdruck gleicht. Wie
bei Kathy Ackers Krafttrainings, das als momentaner Sprachverlust einsetzt — ein
Zustand, in dem Schrei und Bedeutung in eins fallen —, tdnt auch in Mirjams Be-
schreibung eine onomatopoetische Tendenz an. Es ist eine Praxis, in der die Wieder-
holung, ob auf der Hantelbank oder der Leinwand, die konventionelle Sinngebung
kurzschlief3t. In diesem rituellen Vollzug wirkt die Iteration paradox. Sie dient hier
nicht mehr der Etablierung eines wiedererkennbaren Zeichens (der zweiten Sichtbar-
keit), sondern fiihrt zuriick in die Intensitit der ersten Sichtbarkeit. Das Erkennen
wird hier rekursiv; abstrakt, wenn man so will. Doch ich bleibe skeptisch, ob Mirjam
oder Acker in ihren Routinen, wenn auch nur momentan, wirklich verschwinden
kénnen. Verstindlicherweise ist die Hoffnung grof3, dass es moglich sei, die Sprache
als Struktur unseres Seins und damit im Umkehrschluss, die Welt und sich selbst
zum Besseren zu tiberwinden. Doch solange das Hirn rattert, muss die Sprache als
Bedingung anwesend sein; die zweite Sichtbarkeit ist immer schon mit der ersten
liiert. Gleichzeitig muss ich konstatieren: Der Zeitpunkt, an dem sich Leben und
Sinn nicht mehr gegeniiberstehen, sondern eins sind — an dem von Wahrnehmung im
oben angefiihrten Sinne gar nicht mehr zu sprechen ist —, kann auch nicht mehr die
Rede von Leben sein. Dieses ,,Totsein® kann gar nicht registriert werden. D. h. selbst
wenn es moglich ist, das Unmégliche zu tun und die Sprache zu verlassen, bleibt es

5



aus strukturellen Grinden unméglich, dieses Ereignis wiederzuerkennen und wahr-
zunchmen. Vielleicht lisst sich Mirjams Prozess gerade aus diesem Dilemma heraus
denken. Was heifit es dann, wenn ich eine gewisse Unruhe darin versptire, etwas in
den Spuren zu erkennen? Ist diese Unruhe nicht der Ausdruck einer Hoffhung im
Zweifel und vice versa? Es ist die Hoffnung darauf, dass die Malerei das Unmdgliche
tatsichlich vermogen kann, und zugleich der nagende Zweifel dariiber, eben weil ich
dieses Ereignis vielleicht niemals wahrnehmen werde.

Wenn ich nun ,indulgence/Nachsicht® erneut gegeniibertrete und das Werk gleich-
sam durch mich hindurch sehe, erkenne ich mich in Zweifel und Hoffnung wieder.
Doch der Kern dieser Wahrnehmung liegt nicht im Erkennen, sondern im Verkennen
— ein Begriff, der hier keinen bloflen Irrtum bezeichnet, sondern jenen unvermeidli-
chen Spielraum, den das Erinnerungsgefiige bei der Produktion seiner Quasi-Formen
offenhilt. Bislang haben wir den Akzent zu sehr auf Ubereinstimmung gelegt. Aber
ist es nicht gerade dieser Spielraum, diese Liicke, aus der der Zweifel tiberhaupt erst
hervorgeht? Dieses vermeintliche Wiedererkennen meiner selbst, etwa in der Figur in
»der Selbstausdehnung®, bleibt ein Fragezeichen. Ich lese die dunklen Tuschelinien
automatisch als Kérper, als Brustkorb und ein erloschenes Streichholz fiir ein kahles
Haupt, doch dieser K6rper ist nicht der meine. Ich habe ihn noch nie gesehen, wieso
meine ich ihn zu erkennen. Der Korper ist ein anderer in mir. So beginnt die Be-
trachtung weder im Werk noch in mir, dem Subjekt, sondern in der Unméglichkeit,
beide zur Deckung zu bringen. Jeder Anfang bleibt hier gestohlen; er ist aporetisch.
Das Subjekt ist keine feste Position, die sich einnehmen liefle, sondern die Spannung,
die aus dieser fehlenden Kongruenz hervorgeht. Der Zollstock liegt nicht als messbare
Distanz zwischen mir und dem Bild; er verliuft durch mich hindurch. Er setzt dort
an, wo mein Blick nicht mit dem Gesehenen zusammenfillt — und ich selbst nicht
mit dem identisch bin, der sieht.

- Ilja Zaharov

Hier muss ich an Helmut Federles absurd einfaches wie kontroverses Gemilde ,,Asian Sign® denken, be-

stehend aus vier Rechtecken und deren negativer Form. Handelt es sich hier um ein abstraktes Bild?
% Hans Platschek: »Uber die Dummbheit in der Malerei, Suhrkamp Verlag, 1984, Seite 169.

® siche Kathy Acker, ,,Against Ordinary Language: The Language of the Body®, 1993.

6



